


Humanidades III

Primera edición 2024
ISBN: 
D.R. © 2019, Delta Learning
Jose Ma. Morelos No.18, Col. Pilares, C.P. 52179, Metepec, Edo. de México.
Miembro de la Cámara Nacional de la Industria Editorial Mexicana
Registro número: 4041
Contacto: 800 450 7676
Correo: contacto@deltalearning.com.mx

Todos los derechos reservados. No se permite la reproducción total o parcial de esta obra, ni 
su incorporación a un sistema informático, ni su transmisión en cualquier forma o por cualquier 
medio (electrónico, mecánico, fotocopia, grabación u otros) sin autorización previa y por escrito 
del titular del copyright. La infracción de dichos derechos puede constituir un delito contra la 
propiedad intelectual.

Dirección editorial: 	 Delta Learning 

Editor en jefe: 			   Zito Octavio Alejandre Rosas

Autor:			   Martha alicia romero bautista

Correctora:			   Alejandra Garduño Júarez

Diseño:			   Sandra Ortiz y el equipo de Argonauta Comunicación

Portada:			   Elio Teutli Cortés

Imágenes:			   Adobe Stock y Freepik

Aviso de exención de responsabilidad:

Los enlaces provistos en este libro no pertenecen a Delta Learning . Por tanto, no tenemos ningún 
control sobre la información que los sitios web están dando en un momento determinado y por 
consiguiente no garantizamos la exactitud de la información proporcionada por terceros (enlaces 
externos). Aunque esta información se compila con gran cuidado y se actualiza continuamente, 
no asumimos ninguna responsabilidad de que sea correcta, completa o actualizada.

Los artículos atribuidos a los autores reflejan las opiniones de los mismos y, a menos que se 
indique específicamente, no representan las opiniones del editor. Además, la reproducción 
de este libro o cualquier material en cualquiera de los sitios incluidos en este libro no está 
autorizada, ya que el material puede estar sujeto a derechos de propiedad intelectual.

Los derechos están reservados a sus respectivos propietarios y Delta Learning  no se responsabiliza 
por nada de lo que se muestra en los enlaces provistos.

deltalearning.com.mx

Delta Learning  es una marca 
registrada propiedad de Delta 
Learning S.A. de C.V. Prohibida su 
reproducción total o parcial.

Impreso en México

Prohibida su 
reproducción



Presentación
Queridos lectores, el texto que les presento pertenece al área de cono-
cimiento de las Humanidades del Nuevo Modelo Educativo (NME) de la 
Educación Media Superior (EMS), la cual se concibe como una articulación 
de los conocimientos, experiencias, procedimientos y estrategias desde 
la perspectiva multidisciplinar, interdisciplinar y transdisciplinar de esta 
área de conocimiento.

El propósito que persigue cada una de las lecturas, actividades y seccio-
nes dentro del texto es hacer que comprendas, analices, atiendas, expli-
ques y resuelvas situaciones y fenómenos o problemas que se presentan 
en múltiples contextos, ayudando a potencializar tus habilidades, técni-
cas y metodologías que aplicas en tu vida cotidiana y en los intercambios 
colectivos entre los miembros de tu familia y comunidad.

En el libro de Humanidades III, se aborda las categorías de aprendizaje 
Experiencias, la cual se refiere a las problemáticas relacionadas con la vi-
vencia, sus elementos y los sentidos, orientada por las subcategorías de 
aprendizaje: Dónde estoy, Cómo soy, Los otros, Las cosas, Lo que quiero; 
Lo que ocurre, Lo que sé, lo que me apasiona y lo que hay.

Espero que disfrutes el contenido del libro de la misma manera que he dis-
frutado escribiéndolo. La temática general del libro es la Experiencia de 
sí, desde la manera individual hasta la colectiva, apegado al 100% a las 12 
progresiones de aprendizaje que marca el Programa de Estudios del NME.

Prohibida su 
reproducción



La nueva escuela mexicana

La Nueva Escuela Mexicana (NEM) tiene 
como principio fundamental que la educa-
ción sea entendida para toda la vida bajo el 
concepto de aprender a aprender, con actua-
lización continua, adaptación a los cambios y 
aprendizaje permanente con el compromiso 
de brindar calidad en la enseñanza.

En la Editorial Delta Learning tenemos como 
misión crear materiales educativos de calidad, 
que cumplan los fundamentos del modelo edu-
cativo vigente de la Educación Media Superior, 
adoptando a la NEM como un eje rector en el 
diseño de nuestros libros, con el objetivo de 
promover aprendizajes de excelencia, inclusi-
vos, pluriculturales, colaborativos y equitativos 
durante la formación de los bachilleres.

Haciendo suyo el reto, la Editorial Delta Lear-
ning desarrolla los contenidos de cada uno 
de sus ejemplares con los siguientes Princi-
pios que fundamentan la NEM:

Fomento de la identidad con México. El amor 
a la Patria, el aprecio por su cultura, el conoci-
miento de su historia y el compromiso con los 
valores plasmados en la Constitución Política.

Responsabilidad ciudadana. El aceptar los dere-
chos y deberes personales y comunes, respetar 
los valores cívicos como la honestidad, el respe-
to, la justicia, la solidaridad, la reciprocidad, la 
lealtad, la libertad, la equidad y la gratitud.

Honestidad. Es un compromiso fundamental 
para cumplir con la responsabilidad social, 

lo que permite que la sociedad se desarrolle 
con base en la confianza y en el sustento de 
la verdad de todas las acciones para permitir 
una sana relación entre los ciudadanos.

Participación en la transformación de la so-
ciedad. El sentido social de la educación im-
plica construir relaciones cercanas, solidarias 
y fraternas que superen la indiferencia y la 
apatía para lograr la transformación de la so-
ciedad en conjunto.

Respeto de la dignidad humana. El desarrollo 
integral del individuo promueve el ejercicio 
pleno y responsable de sus capacidades, el 
respeto a la dignidad y derechos humanos de 
las personas es una manera de demostrarlo.

Promoción de la interculturalidad. La com-
prensión y el aprecio por la diversidad cultu-
ral y lingüística, por el diálogo e intercambio 
intercultural sobre una base de equidad y res-
peto mutuo.

Promoción de la cultura de paz. La construc-
ción de un diálogo constructivo, solidario y 
en búsqueda de acuerdos, permiten una solu-
ción no violenta a los conflictos y la conviven-
cia en un marco de respeto a las diferencias.

Respeto por la naturaleza y cuidado del me-
dio ambiente. El desarrollo de una conciencia 
ambiental sólida que favorezca la protección 
y conservación del medio ambiente, propi-
ciando el desarrollo sostenible y reduciendo 
los efectos del cambio climático.

Prohibida su 
reproducción



Estructura del libro

El presente libro se encuentra estructurado en 3 parciales en los cuales encontrarás desarrolladas 
las progresiones en apertura, desarrollo y cierre, asimismo cuenta con las siguientes secciones:

Evaluación diagnóstica: Esta se realiza al inicio del libro y tiene la finalidad de re-
cuperar los conocimientos y habilidades necesarias para abordar los contenidos 
específicos de cada una de las progresiones de aprendizaje.

Actividades de aprendizaje: En las cuales pondrás 
a prueba los conocimientos y habilidades desa-
rrollados en cada uno de los temas. Las activida-
des estarán vinculadas a los ámbitos del Nuevo 
Modelo Educativo (NME) de la Escuela Media 
Superior (EMS), aula – escuela – comunidad, así 
como a alguno de los principios de la Nueva Es-
cuela Mexicana (NEM) por ser este un programa 
de estudios orientado a recuperar el sentido de 
pertenencia a los valores que te identifican con 
nuestro país. 

En cada actividad de aprendizaje encontrarás un 
tablero como el que se presenta en la columna 
de la derecha, en el cual se indican tanto los tres 
ámbitos del NME de la EMS, como los ocho prin-
cipios de la NEM a los que corresponda dicha ac-
tividad.

En la parte superior del tablero  se encuentra una 
casilla gris donde estará indicada el número de ac-
tividad. Para identificar el ámbito y principio co-
rrespondiente a cada actividad este se mostrará 
en color encendido y el resto en un tono opaco. 

En el  ejemplo que ves a la derecha, el ámbito co-
rresponde a la categoría COMUNIDAD y el prin-
cipio de la NEM corresponde al Fomento de la 
identidad con México. 

EVALUACIÓN
DIAGNÓSTICA

Respeto por la naturaleza y cuidado del medio ambiente

ÁMBITO

PRINCIPIO DE LA NEM

Aula
Escuela
Comunidad

Actividad de
APRENDIZAJE

Fomento de la identidad con México

Responsabilidad ciudadana

Honestidad

Transformación de la sociedad

Respeto de la dignidad humana

Interculturalidad

Cultura de paz

Respeto por la naturaleza y cuidado del medio ambiente

ÁMBITO

PRINCIPIO DE LA NEM

Aula
Escuela
Comunidad

Actividad de
APRENDIZAJE

Fomento de la identidad con México

Responsabilidad ciudadana

Honestidad

Transformación de la sociedad

Respeto de la dignidad humana

Interculturalidad

Cultura de paz

1

1

Prohibida su 
reproducción



Actividades Transversales: 
Actividades orientadas a facilitar el 
proceso de vinculación de  los cono-
cimientos y habilidades de los recur-
sos sociocognitivos con las distintas 
áreas de conocimiento.

Momento STEAM:
Actividad donde convergen el co-
nocimiento empírico, la ciencia, la 
tecnología, la ingeniería, el arte y las 
matemáticas.

Actividades Socioemocionales:
El curriculum ampliado no puede 
faltar dentro del contenido del tex-
to, por ello, se incluyen actividades 
destinadas a desarrollar habilidades 
planteadas por los recursos socioe-
mocionales del NME.

En la apertura de cada tema encon-
trarás un tablero con la indicación de 
la progresión, categoría, subcatego-
rías y metas correspondientes.

C1. Indica la categoría de aprendizaje 1 .
S1. La subcategoría de aprendizaje 
de dicha categoría.
M1.1 Es la primera meta de aprendi-
zaje de la categoría 1 de aprendizaje.

ACTIVIDAD
SOCIOEMOCIONAL

ACTIVIDAD
TRANSVERSAL

BIBLIOGRAFÍA

EVALUACIÓN
DEL PARCIAL

GLOSARIO

HABILIDAD
LECTORA

MOMENTO
STEAM

PROGRESIÓN  1

C1 - S1 - M1.1

Adicionalmente podrás encontrar 
las siguientes secciones que te per-
mitirán ampliar y afirmar los apren-
dizajes obtenidos en el curso.

Prohibida su 
reproducción



Este libro está estructurado en tres bloques a través de los que se abordan las 16 progresiones que 
conforman el programa de estudios de la materia. Estas progresiones son: 

1. 	 Reconoce la experiencia humana analizan-
do discursos clásicos y contemporáneos 
que conciben el asombro de existir aquí y 
ahora –sorprenderse de ser lo que se es, ex-
trañarse de ser como se es, admirarse de es-
tar vivo de cierta manera–, como una afec-
ción que lleva a indagar qué somos y cómo 
nos concebimos en tanto humanos..

2.	 Examina discursos clásicos y contemporá-
neos sobre una vida examinada para hacer 
patente la experiencia humana.

3.	 Comprende la configuración histórica de la 
experiencia humana para identificar que esta 
es performativa, se está diciendo, se está 
recreando, entre otras cosas, que la concep-
ción de lo que es ser humano ha cambiado, 
puede y volverá a configurarse a partir de 
acontecimientos, prácticas y discursos.

4.	 Problematiza la experiencia humana desde 
discursos clásicos y contemporáneos que 
postulan que lo propio de lo humano son 
aspectos negativos (degradación, maldad, 
violencia, corrupción, vicios o crueldad) 
para que los conozca, valore e indague, pro-
moviendo sus habilidades y uso de recursos 
filosóficos con el fin de cuestionar y evaluar 
la experiencia humana.

5.	 Cuestiona los acontecimientos, discursos, 
instituciones, imágenes, objetos y prácticas 
que configuran y mantienen las experien-
cias humanas actuales para poner en uso 
los recursos y aplicaciones filosóficos que le 
posibilitan ejercitar habilidades para evaluar 
y criticar esos acontecimientos, discursos, 
instituciones y prácticas que configuran y 
mantienen cualquier experiencia humana.

6.	 Comprende discursos clásicos y contempo-
ráneos que conciben las formas de vida de 

Progresiones

seres no humanos y de las cosas –en fábu-
las, mitos, poemas o leyendas- para conce-
bir la experiencia humana en relación con 
las de otros seres, ya sean seres no huma-
nos o no vivos. 

7.	 Ejerce la crítica a experiencias humanas que 
excluyen a seres no humanos o no vivos 
para que adquiera elementos y recursos fi-
losóficos que le posibiliten problematizar la 
experiencia humana diferente de una con-
cepción antropocéntrica.

8.	 Valora las relaciones sociales, políticas, eco-
nómicas, morales, tecnológicas, de género 
que conforman las formas actuales de la 
experiencia de lo humano con la alteridad. 
Las formas de vida humana actuales causan 
efectos negativos en otros seres vivos, hu-
manos y no humanos y, en general, en la na-
turaleza: destrucción, rebajamiento, ultraje, 
desprecio. 

9.	 Enuncia cómo se concibe a sí misma/o en 
relación con la experiencia humana de su lo-
calidad, para que confronte, retome discu-
siones y ponga en operación discursos que 
ha revisado en sesiones anteriores.

10.	Argumenta sobre la posibilidad y conve-
niencia de una experiencia humana que 
incluya a seres no humanos, a los muertos 
y a las cosas para que analice cómo se ha 
configurado la experiencia colectiva de su 
comunidad..

11.	 Hipotetiza qué sería una mejor experiencia 
humana para poner en cuestión los aspec-
tos negativos de esa experiencia (degrada-
ción, maldad, violencia, corrupción, vicios, 
crueldad) y enjuiciar los acontecimientos, 
discursos, instituciones, imágenes, objetos 
o prácticas que la configuran.

Prohibida su 
reproducción



PARCIAL 1 

PARCIAL 2 

PARCIAL 3 

Índice

Pág.

•	 El asombro y la pregunta
•	 La vida y su problema
•	 El ser humano y su historia
•	 Crueldad (violencia) y la vida animal

•	 Dinero y tecnología
•	 Alma y cosa
•	 Naturaleza y humanidad
•	 Mal y dualidad hombre - mujer

•	 Experiencias humanas individuales y colectivas 
•	 Argumento y pruebas
•	 Teleología y perfección

8

Prohibida su 
reproducción



EVALUACIÓN
DIAGNÓSTICA

NO TE DETENGAS
Walt Whitman

No dejes que termine el día sin haber crecido un poco,
sin haber sido feliz, sin haber aumentado tus sueños.
No te dejes vencer por el desaliento.
No permitas que nadie te quite el derecho a expresarte,
que es casi un deber.
No abandones las ansias de hacer de tu vida algo extraordinario.
No dejes de creer que las palabras y las poesías
sí pueden cambiar el mundo.
Pase lo que pase nuestra esencia está intacta.
Somos seres llenos de pasión.
La vida es desierto y oasis.
Nos derriba, nos lastima,
nos enseña,
nos convierte en protagonistas
de nuestra propia historia.
Aunque el viento sople en contra,
la poderosa obra continúa:
Tú puedes aportar una estrofa.
No dejes nunca de soñar,
porque en sueños es libre el hombre.
No caigas en el peor de los errores:
el silencio.
La mayoría vive en un silencio espantoso.
No te resignes.
Huye.
“Emito mis alaridos por los techos de este mundo”,
dice el poeta.
Valora la belleza de las cosas simples.
Se puede hacer bella poesía sobre pequeñas cosas,
pero no podemos remar en contra de nosotros mismos.
Eso transforma la vida en un infierno.

“Por todo lo que sabemos, la única razón 
de la existencia humana es encender una 
luz en la oscuridad del mero ser”.
  
Carl Jung (Psicólogo y psiquiatra suizo)

Vivimos en una época tan acelerada, que nos cuesta hacer un alto en 
el camino para reflexionar sobre lo maravillosa que es la vida. Esto con 
el fin de tomar conciencia de lo importante que es estar aquí, ahora y 
durante un tiempo determinado. ¿Se han puesto a reflexionar de todo lo 
que tuvo que ocurrir para que pudieran existir? ¿No les despierta asom-
bro su existencia? ¿Alguna vez se han puesto a examinar su vida? ¿Se 
sorprenden de ser lo que son, extrañarse de ser como son y admirarse 
de estar vivos?

Procedan a leer con detenimiento el siguiente poema de Walt Whitman:

Disfruta del pánico que te provoca
tener la vida por delante.
Vívela intensamente,
sin mediocridad.
Piensa que en ti está el futuro
y encara la tarea con orgullo y sin miedo.
Aprende de quienes puedan enseñarte.
Las experiencias de quienes nos precedieron
de nuestros “poetas muertos”,
te ayudan a caminar por la vida
La sociedad de hoy somos nosotros:
Los “poetas vivos”.
No permitas que la vida te pase a ti sin que la vivas.

Pueden sugerirle a su profesor (a) que se den un 
espacio para ver la película “La sociedad de los 
poetas muertos”. Es una excelente oportunidad 
para valorar la única vida que tenemos, puesto 
que nunca se nos volverá a dar esa oportunidad. 

9

Prohibida su 
reproducción



Walt Whitman (1819 - 1892) es uno de los poetas norteameri-
canos más destacados, ya que fue el primero en incursionar 
en el uso del verso libre, utilizando un lenguaje sencillo, cer-
cano a todo público. Este es uno de sus textos más recorda-
dos, ya que fue citado en la película La sociedad de los poetas 
muertos, estrenada en 1989.

El autor hace un llamado directo al lector, utilizando el tópico 
Carpe Diem, locución latina que significa "aprovecha el día". 
De esta manera, insta a disfrutar de cada momento como si 
fuese el último, incluso de las cosas más sencillas. Escribe en 
las siguientes líneas lo que el autor plantea en el poema.

                                                                                                                                                                                   

                                                                                                                                                                                   

                                                                                                                                                                                   

                                                                                                                                                                                   

                                                                                                                                                                                   

                                                                                                                                                                                   

                                                                                                                                                                                   

                                                                                                                                                                                     

                                                                                                                                                                                   

                                                                                                                                                                                   

                                                                                                                                                                                   

                                                                                                                                                                                  

                                                                                                                                                                                   

                                                                                                                                                                                   

                                                                                                                                                                                   

                                                                                                                                                                                  

                                                                                                                                                                                   

10

Prohibida su 
reproducción



PARCIAL

1

•	 Protección de la vida: Remite al problema de la defensa de las condiciones 
en las que los vivientes pueden reproducirse y desarrollarse.

Dimensiones:
•	 Vida y muerte
•	 Sobrevivencia/existencia
•	 Conciencia y autoconciencia 
•	 Sentido y significado de la existencia (reconocimiento)
•	 Bioética
•	 Performatividad
•	 Lo grotesco
•	 Valor de lo vivo
•	 Antropocentrismo, violencia y lo simbólico
Metas de aprendizaje:
•	 Analiza de forma humanística las concepciones de la colectividad de 

forma crítica y reflexiva para fortalecer su capacidad de decisión en 
situaciones de su vida.

•	 Actúa los roles que juega en los acontecimientos, discursos, instituciones, 
imágenes, objetos y prácticas que conforman sus vivencias con base en 
los aportes de las humanidades.

Aprendizajes de trayectoria:
•	 Cuestiona y argumenta los significados (culturales, políticos, históricos,  

tecnológicos, naturales, entre otros) de las prácticas, discursos, 
instituciones y acontecimientos que constituyen su vida para fortalecer 
su afectividad y sus capacidades de construir su experiencia individual y 
colectiva.

•	 Somete a crítica los significados del estar juntos, cómo se conciben y 
experimentan las relaciones colectivas y con la naturaleza que potencian 
su capacidad de decisión ante situaciones y problemáticas de su vida.

•	 Se asume como agente de sí mismo y de la colectividad al experimentar los 
acontecimientos, discursos, instituciones, imágenes, objetos y prácticas 
que conforman sus vivencias.

Categorías de aprendizaje: 
•	 Vivir aquí y ahora

Subcategorías:
•	 Mas allá de la vida. Trata de las cuestiones 

vinculadas al término de lo viviente.
•	 Lo que hay. Hace mención a cuestiones 

ontológicas que pueden interesarle al 
estudiante.

•	 Dónde estoy. Se refiere a las cuestiones 
de la ubicación del estudiante en la vida y 
el mundo.

•	 Vida examinada. Se refiere al problema 
mismo de la puesta en cuestión de la vida.

•	 Cómo soy. Se refiere a los cuestionamientos 
en la forma de ser y vivir del estudiante.

•	 Vida no humana. Se trata del problema 
de todos aquellos vivientes que no son 
humanos.

•	 Vida artificial. Hace referencia a los 
problemas de determinación de lo viviente 
mediante medios artificiales.

•	 Vida alienada. Hace referencia a la cuestión 
de qué tan propia y desarrollada es la vida 
de uno mismo. 

•	 Las cosas: Remite a la generación de 
discusión sobre las relaciones de los 
estudiantes con las cosas.

•	 Ecosistema. Se refiere a la vida común con 
seres vivos y no vivos a la que pertenece 
toda colectividad humana. 

11

Prohibida su 
reproducción



Durante el primer parcial del libro Humanidades 3 se 
abordan las primeras 4 progresiones del programa de 
estudios del NME de la EMS, donde se aborda la ca-
tegoría de aprendizaje “Vivir aquí y ahora”, los temas 
específicos se muestran en el siguiente diagrama.

PRIMER
PARCIAL

1

2

3

4

El asombro y la pregunta

La vida y su problema

El ser humano y su historia

Crueldad (violencia) y la vida animal

PRESENTACIÓN DEL PRIMER PARCIAL

Progresiones:
1.	 Reconoce la experiencia humana analizando discursos clásicos y 

contemporáneos que conciben el asombro de existir aquí y ahora –sorprenderse 
de ser lo que se es, extrañarse de ser como se es, admirarse de estar vivo de 
cierta manera–, como una afección que lleva a indagar qué somos y cómo nos 
concebimos en tanto humanos..

2.	 Examina discursos clásicos y contemporáneos sobre una vida examinada para 
hacer patente la experiencia humana.

3.	 Comprende la configuración histórica de la experiencia humana para identificar que 
esta es performativa, se está diciendo, se está recreando, entre otras cosas, que la 
concepción de lo que es ser humano ha cambiado, puede y volverá a configurarse 
a partir de acontecimientos, prácticas y discursos.

4.	 Problematiza la experiencia humana desde discursos clásicos y contemporáneos 
que postulan que lo propio de lo humano son aspectos negativos (degradación, 
maldad, violencia, corrupción, vicios o crueldad) para que los conozca, valore e 
indague, promoviendo sus habilidades y uso de recursos filosóficos con el fin de 
cuestionar y evaluar la experiencia humana.

12

PARCIAL 1

Prohibida su 
reproducción



Para abordar los temas que se in-
cluyen en esta primera progresión 
de tu libro de Humanidades III, nos 
remontaremos a la época en don-
de los filósofos griegos Sócrates, 
Platón y Aristóteles, tenían una 
concepción diferente de lo que sig-
nifica la experiencia humana. Estos 
pensadores han dejado una marca 
profunda en nuestro entendimien-
to sobre nuestra propia naturaleza.

Comencemos una historia que da 
inicio al otro lado del mar Egeo, en 
Mileto, una de las ciudades jonias 
de Asia Menor, donde un tal Tales, 
es recordado como el primer filó-
sofo que se aventuró a responder 
(al margen de la religión y la mito-

APERTURA

El asombro y
la pregunta

https://is.gd/J6BdZ0

PROGRESIÓN  1

logía, empleando solo su observación y su entendimiento), a los siguientes 
cuestionamientos: ¿Cuál es el origen y el sentido de todo? ¿De qué están 
hechas las cosas? ¿Qué eran las estrellas? ¿Cómo entender el mundo en 
que habito?

En cierta ocasión, Tales caminaba por el campo mientras observaba el cielo 
y meditaba sobre profundos asuntos, cuando de pronto tropezó y cayó 
en un agujero. Una joven mujer llamada Tracia que presenciaba la escena 
soltó una carcajada y definió, para siempre la frase “de qué pie cojean todos 
los grandes pensadores, científicos y filósofos”. La escena vuelve a repre-
sentarse una y otra vez: mientras los grandes pensadores se hunden en 
sus reflexiones, las personas que creían tener los pies bien plantados en la 
tierra decían que Tales andaba en esas bobadas porque no tenía nada útil 
qué hacer y además no sabía hacer otra cosa. 

Llegó el día en que Tales se hartó de sus burlas y decidió darles una lección. 
Observó el funcionamiento del aceite de oliva, pidió dinero prestado, adqui-
rió todas las prensas en las que se procesaban las aceitunas y, sin que sus 
prácticos contemporáneos supieran cómo lo hacía, monopolizó el mercado 

13

Prohibida su 
reproducción



DESARROLLO Sabiduría y contribuciones de Tales de Mileto

Elemento Primordial: ¿Qué significa Arjé? Es un concepto fundamental en la fi-
losofía de la Antigua Grecia que significaba el comienzo del universo o el primer 
elemento de todas las cosas. Es una palabra griega con el sentido primario de 
«principio», «origen» o «causa primera». En la antigua filosofía griega, Aristóteles 
destacó el significado de Arjé como el elemento o principio de una cosa, que, 
aunque es indemostrable e intangible en sí mismo, proporciona las condiciones 
de posibilidad de esa cosa. Tales es conocido por ser el pionero en proponer un 
elemento específico como la sustancia primordial de la materia. Según él, todas 
las cosas se derivan de un único elemento: el agua. 

Visión Holística: Tales trascendió los aspectos tradicionales y culturales de la mi-
tología griega al buscar. Su búsqueda de un principio unificador en la naturaleza 

del aceite. Hay que mencionar que, en aquel entonces, el 
aceite de oliva se usaba para muchas cosas, entre ellas, 
aflojar la mugre que después se quitaban con un raspador 
de metal. El caso es que Tales fijó los precios, pagó su cré-
dito y se hizo rico. De ese modo, les dejó claro a sus con-
temporáneos que no había hecho esto por dinero, sino 
para acallar a sus críticos. A partir de ahí, ya no tropezaría 
con piedra alguna, y si resbaló o no resbaló en aceite no 
lo sabremos nunca, porque ni entonces ni ahora, la gente 
simple suele reírse en la cara de la gente acaudalada.

Tales tenía muy claro que una cosa era el negocio y otra 
muy distinta sus profundas elucubraciones. Supo muy 
bien darle preferencia, porque después de hacerse rico, 
vendió sus prensas y continuó con sus hondos pensa-
mientos sin que nada ni nadie lo perturbara. Dejó un 
buen número de sentencias que los griegos de genera-
ciones posteriores supieron apreciar. Ejemplos:

“Es muy difícil conocerse a sí mismo”
“La ignorancia es muy pesada”
“Sea tu oráculo la mesura”
“Al gobernar, gobiérnate bellamente a ti mismo”
“Ni aun siendo rico te des al ocio”

¿Se dieron cuenta de que cada una de las sentencias 
invitan a la reflexión? Tal vez para un lector del siglo 
XXI, estos aforismos pueden parecer verdades can-
sadas. Pero ese cansancio, si es que lo percibimos, se 
debe a 2,500 años de repeticiones y variaciones. Para 
los antiguos griegos casi con seguridad se trataban de 
verdades más frescas. Considerado en la antigüedad 
como uno de los Siete Sabios de Grecia, Tales fue uno 

de los primeros eruditos en trascender el enfoque mi-
tológico que caracterizó la filosofía griega en los siglos 
antepasados. 

Los helenos no tenían próceres históricos, sólo tenían 
héroes y dioses que emular, habitantes de su mitología, 
pero lo más parecido a sus “padres de la patria”, fueron 
los siete sabios. No eran guerreros, ni mártires de causa 
alguna, ni reivindicadores de demandas populares, sino 
algo muy distinto: eran sabios.

A continuación, se les presentan algunos aspectos clave 
sobre la sabiduría y las contribuciones de Tales de Mileto.

14

PARCIAL 1

Prohibida su 
reproducción



lo llevó a considerar el agua como la base de todo. Ob-
servó que el agua podía existir en tres estados: sólido, 
líquido y gaseoso, lo que lo llevó a considerarla como la 
base de todo cambio y movimiento en el universo. Esta 
visión holística (se refiere a explicaciones racionales para 
los fenómenos naturales), posteriormente influyó en 
muchas generaciones de pensadores.

Escuela de Mileto: Tales fundó la Escuela de Mileto, que 
influyó en las futuras escuelas filosóficas de la antigua 
Grecia. Otros filósofos notables, como Anaxímenes y 
Anaximandro, también pertenecieron a esta escuela. 
Su enfoque en la observación y la razón marcó un hito 
importante en la historia de la filosofía. la sabiduría de 
Tales de Mileto radica en su enfoque en la observación 
empírica, la lógica y la búsqueda de principios funda-
mentales para comprender el mundo que lo rodeaba.

En conclusión, para Tales lo mejor no eran los conoci-
mientos que lo llevaron a ganar dinero con el aceite de 
oliva, que sin duda le sirvieron y le proporcionaron cierta 
satisfacción, sino la sabiduría, o la búsqueda de la sabidu-
ría, a la que dedicó la mayor parte de su vida adulta. Tales 
marcó el inicio de la filosofía como pensamiento racional, 
alejándose de las explicaciones mitológicas. Contribuyó 
al desarrollo de la geometría y la matemática, aunque 
no se conservan escritos directos de su autoría.

Tales de Mileto dejó un legado significativo en la historia 
del pensamiento y la ciencia. Su enfoque en la razón y 
la búsqueda de principios fundamentales influyó en ge-
neraciones posteriores de filósofos y científicos. Según 
Diógenes Laercio, un importante historiador griego de 
filosofía, Tales de Mileto falleció en 543 a.C., mientras 
atendía a los juegos de gimnasia en las Olimpiadas.

¿Qué es la sabiduría? 

Es un concepto profundo y multifacético que ha sido 
objeto de reflexión y estudio a lo largo de la historia. 
Aunque no existe una definición única y universalmente 
aceptada, aquí se te proporciona una:

“La sabiduría es la capacidad de comprender profun-
damente las cosas, discernir entre lo importante y lo 
trivial, y aplicar ese conocimiento de manera práctica y 
beneficiosa en la vida cotidiana. A menudo se adquiere a 
través de experiencias personales y reflexión sobre esas 
experiencias. No se trata solo de lo que se sabe, sino de 
cómo se integra y se aplica en situaciones reales. Una 
persona sabia puede ponerse en el lugar de los demás, 
comprender sus emociones y actuar con compasión”. 
Se puede resumir que la verdadera sabiduría va más allá 
del mero conocimiento intelectual; es una combinación 
de experiencia, reflexión, juicio, empatía y humildad. Es 
un ideal al que muchos aspiran y que se cultiva a lo largo 
de toda la vida.

¿Qué es el conocimiento?

Como fenómeno, el conocimiento se estudia desde la 
Antigüedad Clásica, y es un área importante dentro de los 
estudios filosóficos, psicológicos y científicos en general. 

Específicamente, el conocimiento se define como el 
conjunto de habilidades, destrezas, procesos mentales 
e información adquiridos por el individuo, cuya función 
es ayudarle a interpretar la realidad. Equivale a la acción 
y efecto de conocer, es decir, de adquirir información 
valiosa para resolver problemas y dirigir su comporta-
miento por medio de la razón, el entendimiento y la 
inteligencia. 

El proceso de adquisición del conocimiento es comple-
jo y se origina desde la percepción sensorial, pasando 
por el entendimiento, hasta llegar al análisis racional y 
codificación de la información.

15

Prohibida su 
reproducción



La experiencia de lo humano, Sócrates, Platón y Aristóteles

¿Qué concepción tenía Sócrates sobre la experiencia humana?

“Nadie puede hacer el mal voluntariamente porque el que hace el mal ignora las 
consecuencias de sus acciones considerando como bien, lo que está mal. Solo 
mostrando y enseñando la verdad se podrán corregir sus acciones”.  
Sócrates

El filósofo griego Sócrates, conocido por su método de 
interrogación y su búsqueda de la verdad, tiene una visión 
sobre la naturaleza humana, la cual desafía los paradigmas 
establecidos y plantea preguntas incómodas sobre nuestra 
propia existencia. Sócrates creía que la esencia de la filoso-
fía no se encontraba en la acumulación de conocimiento, 
sino en el proceso de preguntarse y cuestionarse constan-
temente.  Consideraba que el ser humano tiene una sed 
innata de conocimiento y que, a través del pensamiento 
crítico y el cuestionamiento constante se puede descubrir 
la verdad y mejorar como individuos. Su visión nos desafía 
a buscar el conocimiento, a vivir de acuerdo con principios 
éticos y a valorar nuestras relaciones sociales. 

Para Sócrates, la esencia del ser humano radica en la capaci-
dad de razonar y cuestionar, y solo a través de la introspec-
ción y el diálogo filosófico podemos alcanzar la sabiduría, 
para llegar a una comprensión más profunda de nosotros 
mismos y del mundo que nos rodea. Al seguir su ejemplo 
de humildad intelectual y búsqueda de la verdad, podemos 
desentrañar los misterios de la naturaleza humana y vivir una 

vida más plena y significativa. También argumentaba que los seres humanos tienen la 
capacidad de razonar y de discernir entre lo correcto y lo incorrecto, esta capacidad, 
según él, es lo que nos distingue de los demás seres vivos. Su método de interrogación, 
conocido como la mayéutica (método aplicado a través del cual el maestro hace que el 
alumno, por medio de preguntas descubra conocimientos), buscaba sacar a la luz la ver-
dad oculta en el interior de cada individuo, desafiando así los paradigmas establecidos.

Sócrates entendía por alma a la conciencia, lo que nos hace ser morales e intelectuales, 
lo que hoy llamaríamos nuestras capacidades cognoscitivas del entendimiento, que 
muchas veces son de tipo ético y moral, así pues, “conocerse a sí mismo” significa 
conocer lo que en realidad somos, una gran verdad. Por lo tanto, llega a la conclusión 
de que, si el hombre es su alma, la virtud del hombre está en su cuidado procurando 
la realización de esta; y también si el alma es una actividad del pensamiento, la virtud 
será la actividad del pensamiento y de la razón, siendo así, ciencia y conocimiento. 
Aunque no dejó ningún escrito propio, sus ideas se conocen principalmente a través 
de los diálogos de su discípulo más famoso, Platón. 

Fuente: Reale 1988.

16

PARCIAL 1

Prohibida su 
reproducción



¿Qué concepción tenía Platón sobre la experiencia humana?

Platón concibió al hombre formado por una realidad dual, el cuerpo y 
el alma, que considera la idea de lo material y lo inmaterial o espiritual 
como opuestos. Su discípulo Aristóteles diferirá en esta idea como 
en muchas otras de su maestro. Según Aristóteles alma y cuerpo son 
una sola sustancia que componen al hombre, con ello deshace la tesis 
dualista platónica. La relación entre alma y cuerpo es la de forma y ma-
teria o acto y potencia, siendo el alma la "energía" que anima al cuerpo.

Platón dice que el cuerpo es material, mortal y se degrada o corrompe, 
en definitiva, que con el envejecimiento se produce su deterioro. Sin em-
bargo, con el cuerpo es como estamos en el mundo sensible y es a través 
de este que lo percibimos. Esta percepción es incompleta y en realidad 
estorba a la más completa percepción de las cosas que tendría el alma. 
Por lo demás el cuerpo no solo tiene necesidades físicas que lo limitan, 
sino que además es el que genera las pasiones, que afectan o arrastran 
al alma negativamente. Por ello, Platón consideraba que el cuerpo era 
la “prisión del alma” y que la verdadera percepción y conocimiento se 

encontraban en el mundo de las ideas, 
más allá de las apariencias superficiales. 
Por su parte el alma es el componente 
inmaterial e inmortal del hombre. No 
se trata de algo físico que dependa del 
cuerpo, sino que, simplemente, reside en 
él. No puede verse, ni medirse o pesarse 
porque es físicamente inaprensible.

Las características del alma según Platón 
son tres: lo racional, lo irascible y lo con-
cupiscible. Esas características marcan las 
actividades que dependen del alma que es 
"tripartita". Lo racional permite la función 
de razonar, conocer y dirigir, produce la 
virtud de la prudencia y la sabiduría y se 
localiza en la cabeza. Lo irascible tiene la 
función de proteger y defender, repre-
senta las pasiones nobles, y las virtudes 
que provoca son la fortaleza y el valor, se 
sitúa en el pecho. Lo concupiscible tiene la 
función de conservar y producir, conlleva 
los "bajos deseos" y las necesidades físicas, 
la virtud que produce es la templanza, se 
sitúa en el hígado. 

Una definición de hombre que hace en 
conjunto Platón es la siguiente: "Hom-
bre. Animal sin alas, con dos pies, con las 
uñas planas; el único entre los seres que es 
capaz de adquirir una ciencia fundada en 
razonamientos".

Fuente: https://is.gd/pYkY2v

¿Qué concepción tenía Aristóteles sobre la experiencia humana?

En la concepción de Aristóteles, la experiencia desempeña un 
papel fundamental en el conocimiento humano. Según él, la men-
te al nacer es como una “tabla rasa” (tabula rasa) que se llena 
de conocimientos a medida que experimentamos el mundo. La 
experiencia se adquiere a través de los sentidos y la percepción 
del mundo externo. “Cuando recordamos muchas experiencias 
relacionadas con una misma cosa, estas se acumulan y forman la 
base de nuestra experiencia”. 

En los hombres la experiencia proviene de la memoria. En efecto, 
muchos recuerdos de una misma cosa constituyen una experiencia. 

17

Prohibida su 
reproducción



Pero la experiencia, al parecer, se asimila 
casi a la ciencia y al arte. El arte comienza 
cuando, de un gran número de nociones 
suministradas por la experiencia, se for-
ma una sola concepción general que se 
aplica a todos los casos semejantes. Sin 
embargo, Aristóteles hace una distinción 
entre experiencia y arte. En la práctica la 
experiencia no parece diferir del arte, y 
se observa que hasta los mismos que sólo 
tienen experiencia consiguen mejor su 
objeto que los que poseen la teoría sin la 
experiencia. Mientras que la experiencia 
se basa en conocimientos particulares y 
específicos, el arte implica una concep-
ción general que se aplica a todos los ca-
sos similares. Por lo tanto, la experiencia 
es el conocimiento de las cosas particula-
res, mientras que el arte se refiere al co-
nocimiento de lo general. Aunque ambos 
son importantes, Aristóteles considera 
que el arte es superior porque compren-
de las causas detrás de los fenómenos.

Saber que tal remedio ha curado al políti-
co ateniense Calias atacado de tal enfer-
medad, que ha producido el mismo efecto 
en Sócrates y en muchos otros tomados 
individualmente, constituye la experien-
cia; pero saber que tal remedio ha curado 
toda clase de enfermos atacados de cier-
ta enfermedad, es arte. 

Ahora bien, todos los actos, todos los he-
chos se dan en lo particular. Porque no 
es al hombre al que cura el médico, sino 
accidentalmente, y sí a Calias o a Sócrates 
o a cualquier otro individuo que resulte 
pertenecer al género humano. Luego si 
alguno posee la teoría sin la experiencia, 
y conociendo lo general ignora lo particu-
lar en el contenido, errará muchas veces 
en el tratamiento de la enfermedad. En 
efecto, lo que se trata de curar es al indi-
viduo. Sin embargo, el conocimiento y la 
inteligencia, según la opinión común, son 
más bien patrimonio del arte que de la 
experiencia, y los hombres de arte pasan 
a ser más sabios que los hombres de la 

Diálogo Teeteto

A continuación, se muestra solamente una parte de El diálogo "Teete-
to", la obra filosófica escrita por Platón. En este diálogo, Platón explora 
diversas ideas sobre el conocimiento y la epistemología, centrándose 
en la pregunta: ¿Qué es el conocimiento verdadero y cómo podemos 
alcanzarlo?

Teeteto, 155d

El Teeteto, de Platón, habla sobre la naturaleza del conocimiento 
y fue escrito alrededor del 369 a.C. Este diálogo está enmarcado 
por una breve escena, donde se comparten reflexiones profundas 
sobre la naturaleza del conocimiento y la percepción. Presenta 
una conversación entre Sócrates y Teeteto. A lo largo del diálogo, 
exploran tres definiciones de conocimiento:

experiencia, porque la sabiduría está en todos los hombres debido a 
su saber. El motivo de esto es que los unos conocen la causa y los otros 
la ignoran. En efecto, los hombres de experiencia saben bien que tal 
cosa existe, pero no saben por qué existe; los hombres de arte, por 
lo contrario, conocen el porqué de la causa.

Fuente: Metafísica, libro 1,1 (Espasa Calpe, Madrid 1988, 12ª ed., p. 35-37).

Conocimiento como percepciónConocimiento como percepción
Teeteto inicialmente afirma que el conocimiento es igual a la per-
cepción sensorial, cómo ya se había mencionado anteriormente. Sin 
embargo, Sócrates cuestiona esta definición y explora otras posibi-
lidades. La discusión se centra en la relación entre la percepción y la 
verdad, y cómo el conocimiento va más allá de meras impresiones 
sensoriales, ambos descubren que esta definición es insatisfactoria. 
A través de este diálogo, Platón reflexiona sobre la naturaleza del 
conocimiento y la importancia de la reflexión filosófica.

Conocimiento como juicio verdaderoConocimiento como juicio verdadero
Ambos consideran la idea de que el conocimiento es un juicio 
verdadero. Sin embargo, también encuentran problemas con esta 
definición.

Conocimiento como explicación o definiciónConocimiento como explicación o definición
Exploran la posibilidad de que el conocimiento sea una explica-
ción o definición adecuada de algo. Sin embargo, esta definición 
también presenta dificultades.

18

PARCIAL 1

Prohibida su 
reproducción



En las anteriores definiciones se hace referencia a un 
punto específico en la conversación entre Sócrates 
y Teeteto, el personaje principal. En ese momento, 
Sócrates está llevando a Teeteto a través de un aná-
lisis sobre la naturaleza del conocimiento, intentando 
entender qué es realmente el conocimiento y cómo 
puede ser adquirido. Se exploran conceptos como la 
percepción, el juicio verdadero y la explicación adecua-
da. Platón, a través de sus diálogos, utiliza a Sócrates 
como su personaje principal para explorar diferentes 
ideas filosóficas y cuestionar las creencias y opiniones 
de sus interlocutores. En "Teeteto", se concluye que la 
discusión gira en torno a la definición del conocimiento 
y las diferentes teorías propuestas por los personajes 
en el diálogo. “Platón utiliza el Teeteto para cuestionar 
y refutar las definiciones anteriores de conocimiento”. Al 
hacerlo, esta crítica ha tenido un impacto duradero en 
la filosofía posterior.

•	 Relación entre lógica y ontología: El diálogo tam-
bién aborda la relación entre la lógica y la ontología 
(la rama de la filosofía que estudia la naturaleza del 
ser). A través de las discusiones sobre definiciones y 
conceptos, se exploran temas fundamentales sobre 
la realidad y la existencia.

• 	 Influencia en filósofos posteriores: El Teeteto ha 
sido objeto de análisis y comentarios por parte de 
filósofos a lo largo de la historia. Ha influido en pen-
sadores como Aristóteles (filósofo y científico grie-
go), Agustín de Hipona (escritor, teólogo y filósofo 
cristiano), Immanuel Kant (filósofo representante del 
criticismo y precursor del idealismo alemán), cuyas 

ideas y enfoques han dejado una huella profunda en 
la tradición filosófica.

En resumen, el Teeteto es una exploración filosófica 
profunda sobre la naturaleza del conocimiento y las 
limitaciones de las definiciones propuestas.

El encuadre del diálogo.

El diálogo está enmarcado por una breve escena en la 
que Euclides de Megara le dice a su amigo Terpsion, que 
tiene un registro escrito de un diálogo entre Sócrates 
y Teeteto, que ocurrió cuando Teeteto era bastante jo-
ven. Este diálogo es luego leído en voz alta a los dos 
hombres por un esclavo propiedad de Euclides. Sócrates 
considera su obra filosófica como partería (mayéutica), 
cuyo método, más tarde fue llamado método socrático, 
consiste en obtener conocimiento mediante una serie 
de preguntas y respuestas.

En el Teeteto, Platón examina el problema fundamental: 
¿Qué es el conocimiento? Este diálogo, que se cree fue 
publicado después del Parménides y antes del Sofista, 
forma una triada crítica junto con esos dos diálogos 
anteriores. En el Teeteto no se apela a las ideas para 
definir el conocimiento, lo que llevó a algunos estudiosos 
a afirmar que Platón ya las había abandonado en este 
punto. Sin embargo, el Teeteto es crucial para compren-
der la filosofía de Platón y su desarrollo.

En este diálogo, también se examinan críticamente 
las nociones de percepción y lo sensible. Además, se 

19

Prohibida su 
reproducción



profundiza en la noción de creencia, llegando a conclusiones más allá 
de lo que Platón había sostenido previamente. Al parecer, el Teeteto 
influyó en el escepticismo antiguo y en corrientes modernas como el 
empirismo (teoría filosófica que enfatiza el papel de la experiencia y 
la evidencia, especialmente la percepción sensorial, en la formación 
de ideas y adquisición de conocimientos).

Trabajo filosófico

Sócrates piensa que la idea de que el conocimiento es percepción 
debe ser idéntica en significado, a la famosa máxima de Protágoras 
"El hombre es la medida de todas las cosas", y se esfuerza por fusionar 
las dos ideas y, en buena medida, presenta una afirmación: Cuando 
Sócrates le dice al niño que él, luego será más pequeño sin perder 
una pulgada porque Teeteto habrá crecido en relación con él, el niño 
se queja de mareos. Le advierte al niño que tenga paciencia con sus 
preguntas, para que sus creencias ocultas puedan ser sacadas a la 
luz brillante del día.

¿Qué significa el crecimiento y la pérdida de tamaño? Sócrates utiliza 
esta metáfora para ilustrar el proceso de indagación filosófica. El 
niño representa a alguien que está aprendiendo y buscando cono-
cimiento. Teeteto, por otro lado, es un joven que está en proceso 
de crecimiento y desarrollo intelectual. Con esa metáfora Sócrates 
sugiere que todos tenemos creencias arraigadas y preconcepciones 
que pueden estar ocultas en nuestra mente. Estas creencias pueden 
afectar nuestra percepción y comprensión del mundo.

Examinando la descendencia

Cuando Sócrates resume lo acordado hasta ahora, se vuelve pro-
blemático que el conocimiento sea percepción sensorial, ya que 
Sócrates plantea la siguiente idea: cuando sopla el mismo viento, 
uno de nosotros siente frío y el otro no. Como resultado, introduce la 
idea del flujo de Heráclito (filósofo, materialista y dialéctico griego 
iniciado por Sócrates). Los pensamientos y aportaciones filosóficas 
de Heráclito serían fructíferos a la hora de dar origen tanto a la meta-
física, como a la dialéctica. Heráclito de Éfeso muestra que "Nada es 
en sí mismo solo una cosa... Todo está en proceso de llegar a ser". Así, 
como no hay un significado fijo en las cosas, sino que obtienen su 
significado en una diferencia referencial con otras cosas, la objeción 
del viento puede incorporarse a la afirmación de Teeteto de que "El 
conocimiento es percepción sensorial". 

Por otra parte, en su filosofía, Platón nos aporta una aproximación 
enriquecedora de la relación y diferencia entre apariencia y realidad. 
Frecuentemente se interpreta la postura platónica como idealista; 
esta afirmación suele basarse en el siguiente razonamiento: Platón 
afirma que la realidad sensible es aparente, lo real es “lo en sí”, por 

tanto, para Platón el mundo sensible no es 
real, es decir, no es.

A cada uno de ellos le corresponderá un tipo 
de realidad, la sensible y la inteligible, respec-
tivamente. El verdadero conocimiento viene 
representado por la "episteme", dado que 
es el único conocimiento que versa sobre el 
ser y, por lo tanto, que es infalible. Efectiva-
mente, el conocimiento verdadero lo ha de 
ser de lo universal, de la esencia, de aquello 
que no está sometido a la fluctuación de la 
realidad sensible; debe ser, por lo tanto, el 
conocimiento de las ideas. 

Observa la representación gráfica que 
describe Platón en su obra “La República”, 
como una metáfora poderosa que repre-
senta la naturaleza del conocimiento y la 
realidad. En esta alegoría, Platón describe 
una línea dividida en cuatro segmentos, 
cada uno representando diferentes niveles 
de conocimiento: 

Los prisioneros encadenados en una caver-
na representan a la humanidad ignorante 
que solo percibe sombras y engaños. Ellos 
están limitados a ver solo las sombras pro-
yectadas en las paredes de la cueva, sin te-
ner acceso directo a la verdadera realidad. 
La alegoría sugiere que el conocimiento 
genuino requiere liberarse de las cadenas 
de la ignorancia y ascender hacia la luz del 
conocimiento verdadero. Esta metáfora 
resalta la importancia de la educación y el 

20

PARCIAL 1

Prohibida su 
reproducción



A través de la Alegoría del sol, Platón 
divide la realidad en dos grandes dimen-
siones: el mundo sensible y el mundo in-
teligible, sin embargo, para hallar la idea 
del bien esta Alegoría luce incompleta, 
por lo que usará una nueva alegoría 
para completar los vacíos que dejó en la 
primera: La alegoría de la línea dividida. 
Para comenzar a ver de forma clara y es-
quematizada este tema, procede a abrir 
la siguiente enlace o código QR. Respeto por la naturaleza y cuidado del medio ambiente

ÁMBITO

PRINCIPIO DE LA NEM

Aula
Escuela
Comunidad

Actividad de
APRENDIZAJE

Fomento de la identidad con México

Responsabilidad ciudadana

Honestidad

Transformación de la sociedad

Respeto de la dignidad humana

Interculturalidad

Cultura de paz

1
CIERRE

papel del filósofo como guía hacia la verdad, por lo tanto, la teoría del 
conocimiento de Platón implica una búsqueda constante de la verdad, 
desde las sombras del mundo sensible hasta la luz de las ideas eternas.

Mundo de las Sombras 
(Lo Sensible)
En la parte inferior de la línea, encontramos el mun-
do sensible. Aquí, las cosas son percibidas a través 
de los sentidos y son cambiantes e imperfectas.

El bien
(Lo inteligible)
El conocimiento en este nivel es racional y se ob-
tiene mediante la razón y la intuición. Es la Forma 
suprema, la fuente de todo conocimiento y la causa 
de la existencia misma.

Objetos Físicos
(Lo Sensible)
Corresponden al conocimiento empírico 
y la ciencia, basados en la observación y 
la experiencia.

Formas o Ideas
(Lo inteligible)
Representan conceptos universales 
como la justicia, la verdad y la belleza. Se 
obtiene mediante la razón y la intuición.

La alegoría nos insta a ascender desde lo sensible hacia lo inteligible, 
explorando verdades eternas y universales. Nos invita a cuestionar 
el origen del conocimiento y a buscar la verdad más allá de las apa-
riencias superficiales.

QR QRQR

https://is.gd/HozgyB

21

Prohibida su 
reproducción



Después de ver el video, respondan de manera grupal el siguiente cuestionario:

1.	 ¿Qué expone esta alegoría de la línea dividida?

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

 2.	 ¿Qué nos permite conocer cuando identificamos los grados de conocimiento?

                                                                                                                                                                                                 

3.	 Platón nos pide que imaginemos una línea dividida en dos partes desiguales y cada parte subdividida en la misma 
proporción. ¿Qué representan las divisiones más grandes:

                                                                                                                                                                                                 

4.	 La primera sección se refiere a las imágenes, en ellas se incluyen:

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

5.	 La segunda sección está ocupada por objetos y seres físicos, ¿a cuáles se refiere?

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

6.	 ¿Cuál es la relación que existe entre el mundo sensible y el mundo inteligible?

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 
7.	 ¿Qué nos quiere decir Platón en cuanto al mundo inteligible?

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

8.	 ¿Qué nos describe Platón en cuanto al mundo sensible?

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

9.	 ¿Cómo aclara Platón la idea de Hipótesis? 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

22

PARCIAL 1

Prohibida su 
reproducción



10.	¿Cómo se originan estas conclusiones a través de supuestos 
según Platón?

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

11.	Dijo Platón, que la mente se sirve de los objetos físicos como 
si fueran imágenes, es decir, la mente va a crear otra realidad 
basándose en la realidad del mundo físico para llegar a cier-
tas conclusiones. Cita un ejemplo: 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                

12.	Los números son una creación de tu mente no para llegar a 
un principio, sino para:

                                                                                                                                                                                                 

13.	Como los números son una conclusión que parte de una su-
posición de la mente han tenido múltiples representaciones a 
lo largo de la historia. ¿Cuál es el último nivel considerado el 
más elevado y el más importante?

                                                                                                                                                                                                 

14.	La mente avanza hasta un principio no supuesto, partiendo 
de un supuesto y sin recurrir a imágenes, a diferencia del otro 
caso, efectuando el camino con: 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

15.	Así como las hipótesis se sirven de los objetos físicos para lle-
gar a conclusiones, de la misma manera las ideas se sirven de:

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

16.	Cuando las ideas nos permiten llegar a su nivel más alto está 
la idea del bien, están ideas son verdaderas, inmutables y 
eternas: ¿Qué significan estos términos? 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                

                                                                                                                                                                                                

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

17.	Hablar de conocimiento implica estados de realidad. ¿Qué 
producen en nuestra mente las imágenes, los objetos, la hi-
pótesis y las ideas y a qué mundo pertenecen?

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

18.	¿Qué son para Platón las imágenes y los objetos:

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

19.	¿Para Platón, quienes son los más aptos para gobernar y por 
qué razón?

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

Cotejen sus respuestas con las de sus compañeros de grupo y 
lleguen a un acuerdo.

23

Prohibida su 
reproducción



Respeto por la naturaleza y cuidado del medio ambiente

ÁMBITO

PRINCIPIO DE LA NEM

Aula
Escuela
Comunidad

Actividad de
APRENDIZAJE

Fomento de la identidad con México

Responsabilidad ciudadana

Honestidad

Transformación de la sociedad

Respeto de la dignidad humana

Interculturalidad

Cultura de paz

3

Ontología y Teoría del Ser. Aristóte-
les comienza explorando la naturaleza 
del ser. Introduce la noción de "ousía" 
(sustancia), que es la realidad fun-
damental y el sustrato subyacente de 
todas las cosas. Argumenta que la rea-
lidad está compuesta por sustancias 
individuales que tienen dos aspectos: 
materia (potencialidad) y forma (ac-
tualidad). Esta distinción es crucial 
para su teoría ontológica.

Teoría de las cuatro causas: Aristó-
teles las presenta así: la teoría mate-

rial, la formal, la eficiente y la final. Argumenta que, para entender 
completamente cualquier objeto o fenómeno, es necesario conside-
rar las cuatro, ya que cada una proporciona una perspectiva diferen-
te sobre la realidad.

Metafísica Teológica: Aristóteles aborda la cuestión de la existen-
cia de Dios. Argumenta que hay un ser supremo e inmutable, al que 
se refiere como "el primer motor inmóvil", que es la causa final y el 
origen de todo movimiento y cambio en el universo.

Metafísica Especial: Aristóteles explora diversos temas como el 
ser, la unidad, el uno, el ser en potencia y el ser en acto. También 
aborda la relación entre la metafísica y otras disciplinas filosóficas 
como la física, la ética y la política.

Teleología y Naturaleza: Aristóteles cree que todos los seres natu-
rales tienden hacia un fin o propósito. Argumenta que la naturaleza 
está imbuida de un principio teleológico, y que el estudio de la na-
turaleza implica comprender cómo los seres naturales se mueven 
hacia sus fines inherentes.

Crítica a la teoría de las Ideas de Platón: A lo largo de la obra, Aris-
tóteles critica la teoría de las ideas de Platón, quien sostenía que las 
ideas eran la realidad fundamental y que el mundo sensible era una 
mera copia imperfecta de estas ideas. Aristóteles argumenta que las 
ideas no pueden existir separadas de las cosas concretas y que la 
realidad se encuentra en las cosas individuales y concretas.

La esencia de la "Metafísica" de Aristóteles es una obra fundamental 
en la historia de la filosofía occidental. Radica en su análisis detallado 
y sistemático de la naturaleza del ser, la realidad, la causalidad, la exis-
tencia de Dios y la estructura del mundo natural. Su análisis detallado 
y riguroso de estos temas ha influido profundamente en el pensa-
miento filosófico y ha sido objeto de estudio y debate durante siglos.

Lean la siguiente información y en una hoja de su 
libreta, procedan a elaborar un esquema o cuadro 
sinóptico sobre La "Metafísica" de Aristóteles. Aquí 
se les proporciona un análisis detallado de algunos 
de los aspectos más importantes de esta obra:

Respeto por la naturaleza y cuidado del medio ambiente

ÁMBITO

PRINCIPIO DE LA NEM

Aula
Escuela
Comunidad

Actividad de
APRENDIZAJE

Fomento de la identidad con México

Responsabilidad ciudadana

Honestidad

Transformación de la sociedad

Respeto de la dignidad humana

Interculturalidad

Cultura de paz

2
Después de compartir las respuestas con sus compañeros, utilicen sus propios 
razonamientos, para responder de forma filosófica a las preguntas que se les 
presentan a continuación. Se recomienda nuevamente la participación del gru-
po, de tal manera que cada interventor, justifique su respuesta:

1.	 ¿Te has dado cuenta de que existes?
2.	 ¿Cómo sabes que eres un ser humano y no una mascota?
3.	 ¿Cuál es el propósito de tu vida?
4.	 ¿Qué tienes que hacer para darle sentido a tu existencia?
5.	 ¿Qué debes llevar a cabo para vivir una vida significativa y plena?
6.	 ¿Qué idea puedes implementar para hacer de este mundo un lugar más 

habitable?

Recuerda que cada pequeña acción cuenta y puede contribuir para que nues-
tro mundo sea más saludable y equilibrado. 

24

PARCIAL 1

Prohibida su 
reproducción



Para evaluar esta actividad revisa la siguiente lista de cotejo

Indicador Sí No Puntaje

Identifican tres categorías de conceptos primaria, secundaria y terciaria. 1

Ordenan los conceptos de lo general a lo particular, se puede leer de izquierda a derecha 2

Cuenta el cuadro con la estructura adecuada y los conceptos encerrados en llaves 1

Aplica las reglas ortográficas adecuadamente. 1

Presenta la redacción claridad, coherencia y adecuación. 1

Entregan el cuadro sinóptico en la fecha establecida. 1

Participa con el equipo de trabajo de forma colaborativa. 1

Expresa el cuadro sinóptico la comprensión del tema. 2
Total

Una vez culminada la primera progresión, podrían manifestar ante el grupo su respuesta a la temática 
específica con la que inicia esta primera progresión: ¿La vida humana es más valiosa que cualquier 
otro tipo de vida? (Justifiquen su respuesta).

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

                                                                                                                                                                                                 

25

Prohibida su 
reproducción


